



Tercera edición: SEPTIEMBRE/2024

D.R. © Secretaría de Inclusión Social e Igualdad de Género

**Mexicali:** Edificio La Nacional, Av. José María Morelos #221, Zona Centro. C.P. 21100. (686) 558-1175

**Ensenada:** Prolongación Blvd. Zertuche #6474, Edificio "M", Ex ejido Chapultepec, C.P. 22785. (646) 978-5731

San Quintín: Carretera Transpeninsular Km 190 #1311 Plaza Tartani II, Local 4 y 5 C.P. 22940. (616) 105-0501

Tecate, Rosarito y Tijuana: (664) 118-5533

## **REBECCA VEGA ARRIOLA**

Secretaria de Inclusión Social e Igualdad de Género

# Contenido y diseño:

#### **DENISSE LARES BARRIOS**

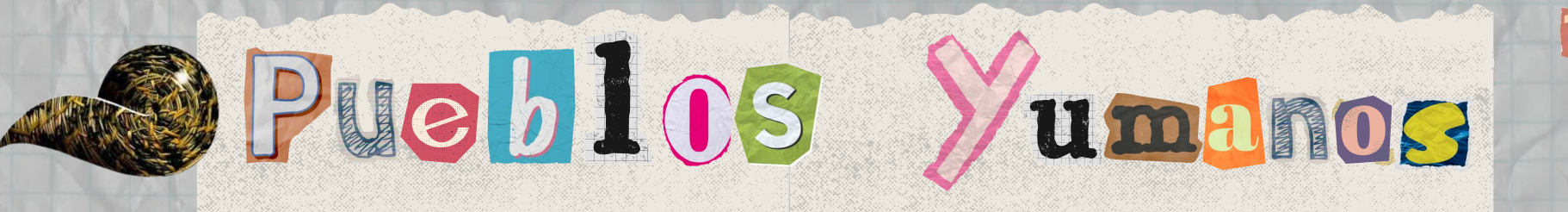
Jefa del Departamento de Planeación e Investigación

## Colaboración:

### **AURORA MENDOZA NAVARRO**

Directora de Vinculación con Pueblos Originarios





En el norte de Baja California viven cinco pueblos originarios: cucapah, kiliwa, pa ipai, kumiai y cochimís.

Éstos pertenecen a la familia etnolingüística yumana que incluye a otros siete grupos que se encuentran distribuidos en los estados de Arizona y California, en Estados Unidos (quechan, yuma, maricopa, mojave, yavapai, hualapai y havasupai).

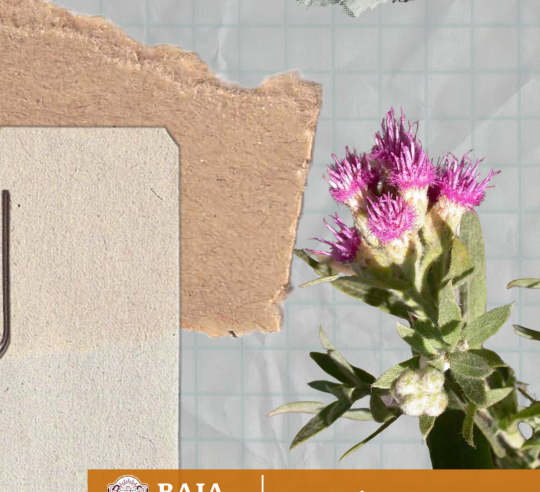
Los pueblos yumanos tienen cuatro particularidades:

Presencia desde el suroeste de EUA hasta el Desierto Central de Baja California.

Pertenecer al período prehistórico tardío (2, 500 a.C.).

Haber trascendido al siglo XX y XXI.

Haber sido el único grupo de origen prehistórico que estableció contacto con colonizadores europeos, mexicanos y estadounidenses, y que sobrevive hasta el presente.



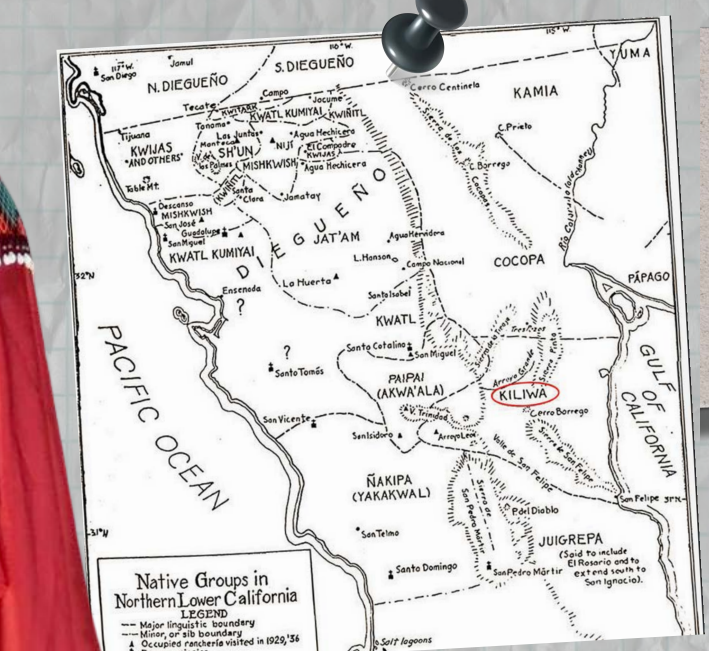
INCLUSIÓN E IGUALDAD

En la actualidad, los pueblos yumanos de Baja California son sedentarios y radican en quince asentamientos ubicados en los municipios de Ensenada, Tecate, Rosarito y Mexicali.

\* Aquellas que no tienen ningún título que avale la posesión de sus tierras, según la legislación agraria, pero que poseen un territorio y conservan prácticas, tradiciones, así como formas organizativas que las caracterizan como tales.

Antonia Torres González (mestra artesana cucapah)

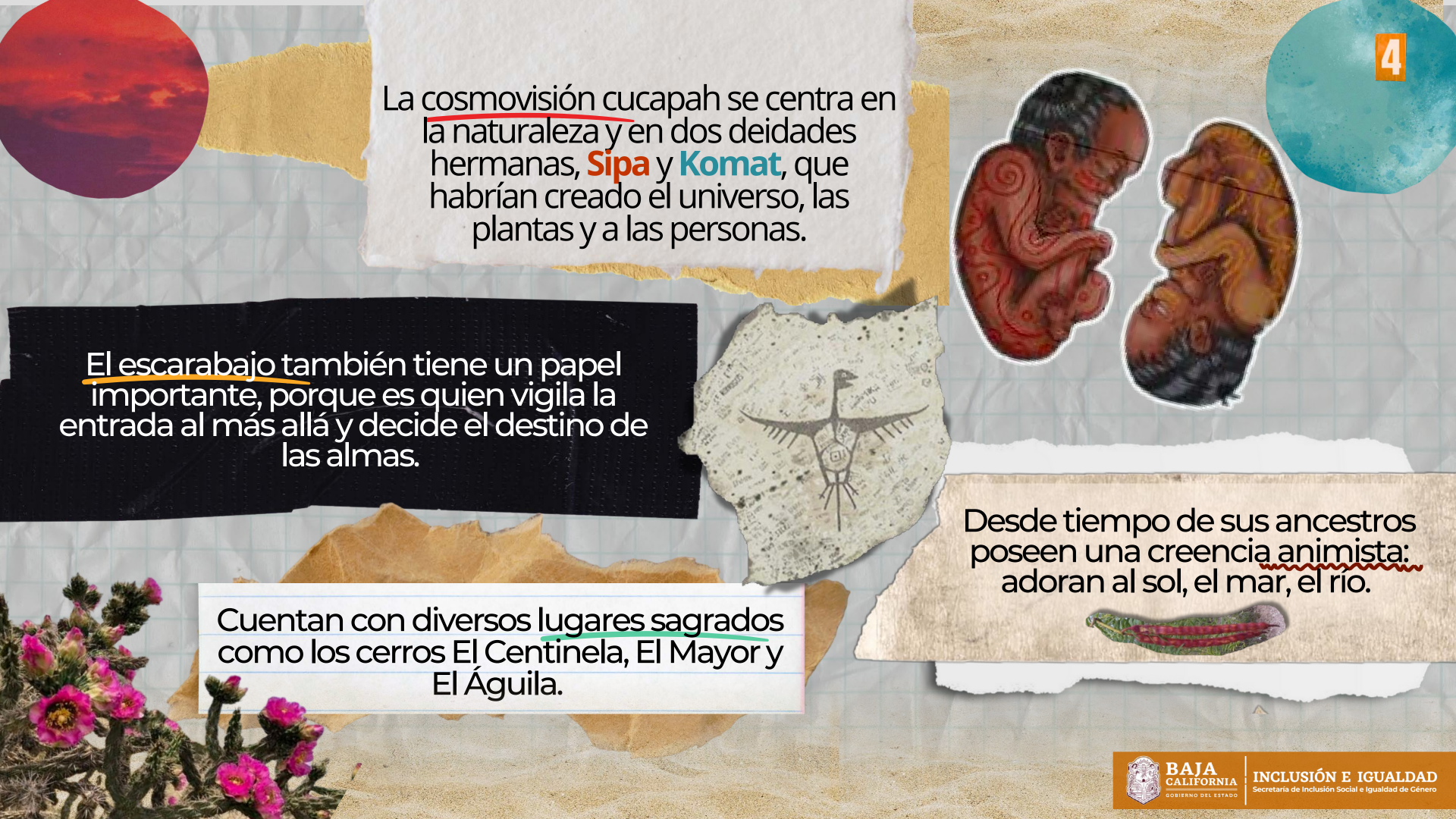
Inocencia González Sáinz

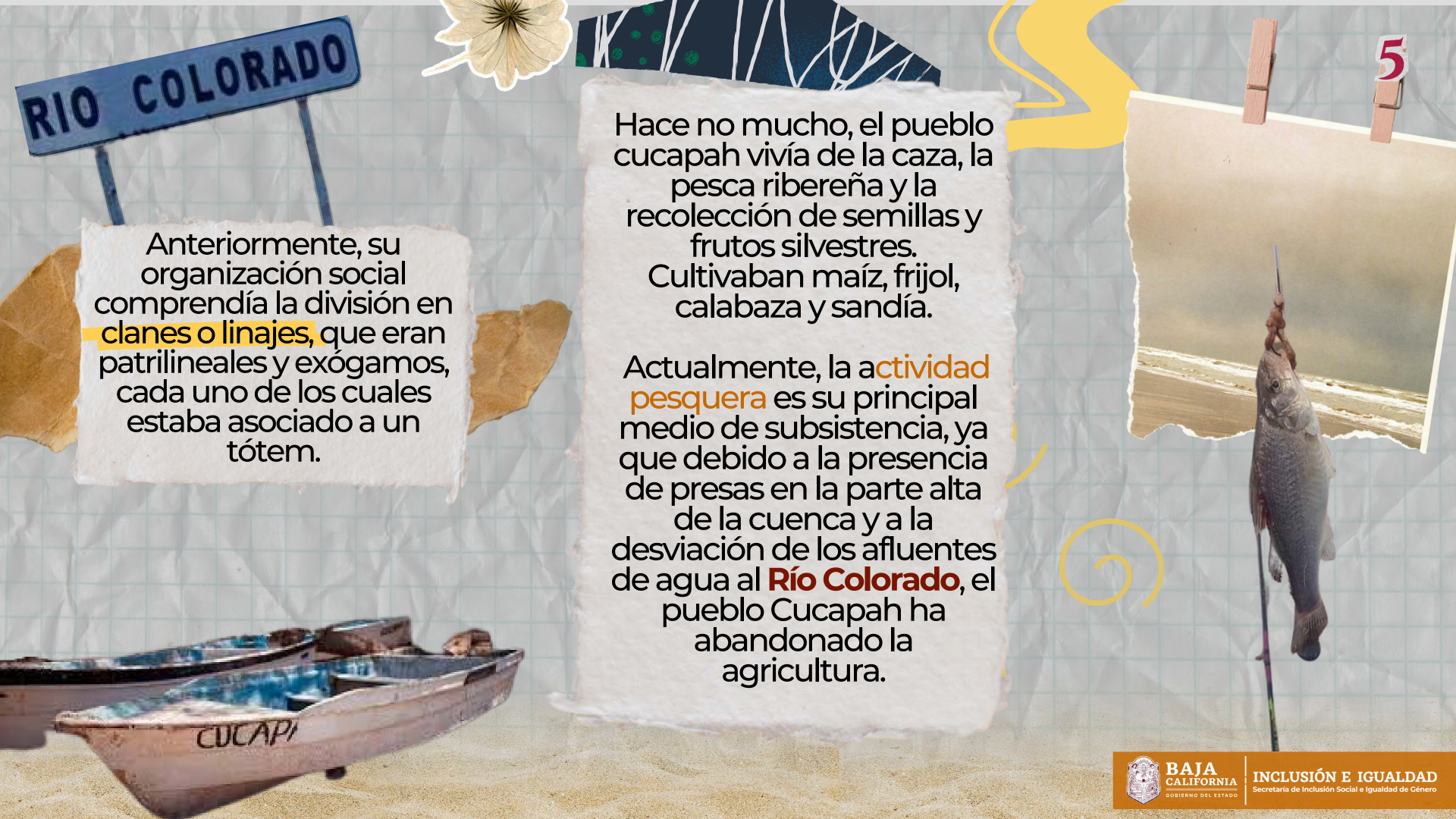


En estas localidades, la tenencia de la tierra asume las modalidades de bienes comunales,\* ejidos y comunidades de hecho, con un total de 419, 676 hectáreas.









El pueblo cucapah confecciona collares, pectorales, pulseras y joyería de chaquira que forman parte de sus trajes tradicionales.

Los cantos del *kuri kuri* son parte de su tradición musical. Son interpretados por una persona, frente a ella se colocan quienes danzan al ritmo de los cantos y el **jelmá**, instrumento con el que se acompaña el canto.

Las fiestas se celebran en torno al ciclo de vida de las personas, como en el de la pubertad de las mujeres, en la que la madre enseña a su hija a cuidar de su cuerpo.

> Otra ceremonia se lleva a cabo cuando alguien muere y en la que durante varios días se hace velación con danzas y cantos en los que se expresa su dolor.

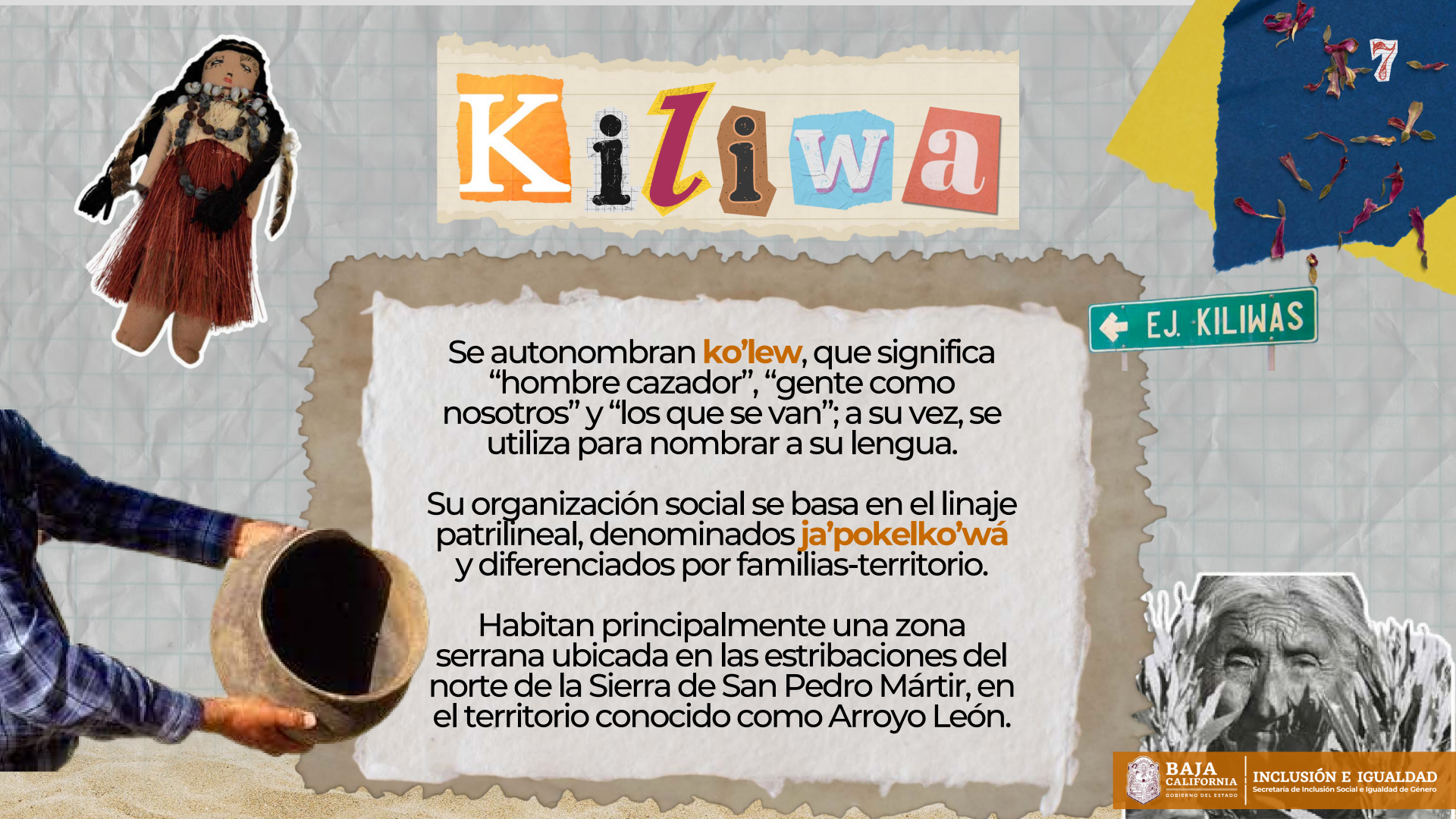
En este ritual se quemaba la casa de la persona fallecida con todas sus pertenecías; actualmente sólo se abandona la vivienda o, si los materiales lo permiten, se desmantela con el propósito de construir una nueva.



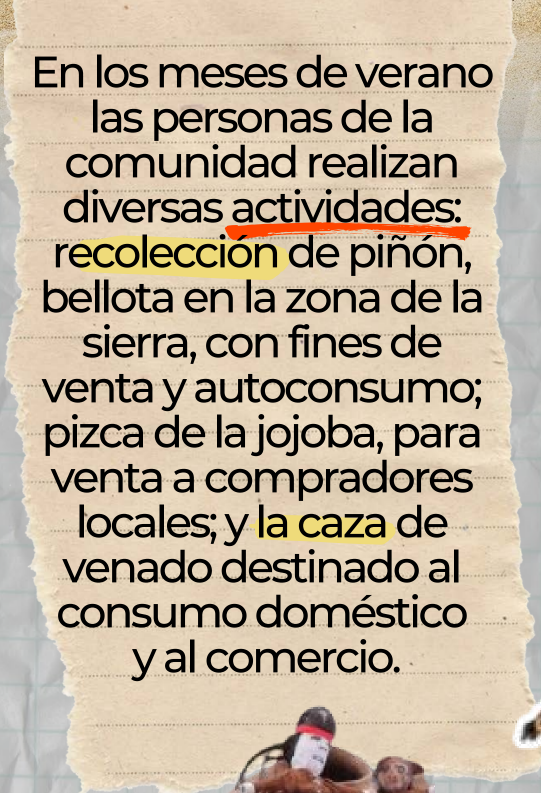
El jelmá se elabora de un calabazo al que se le introducen piedras y semillas, y se sostiene con un mango de madera de encinillo.







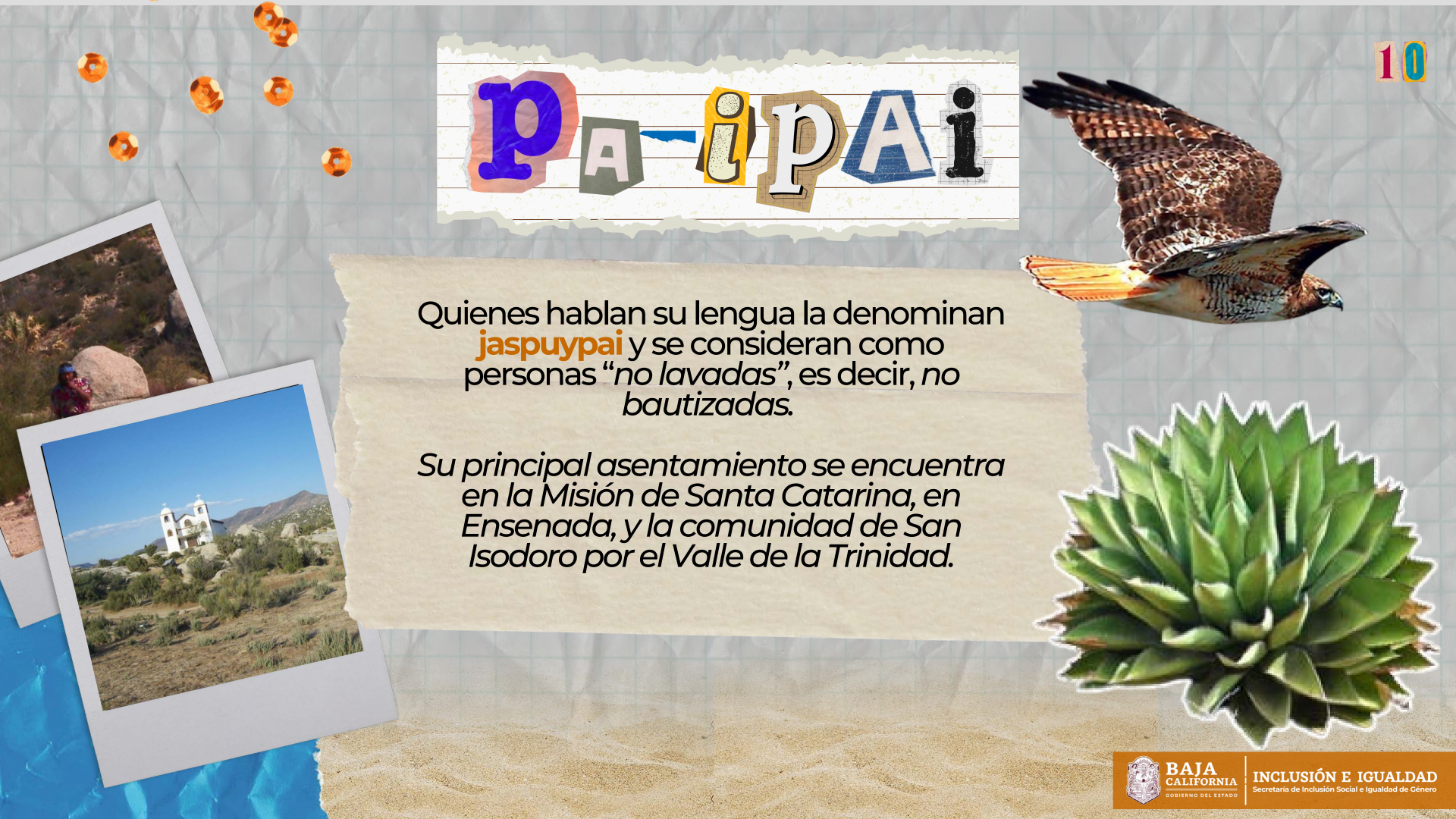


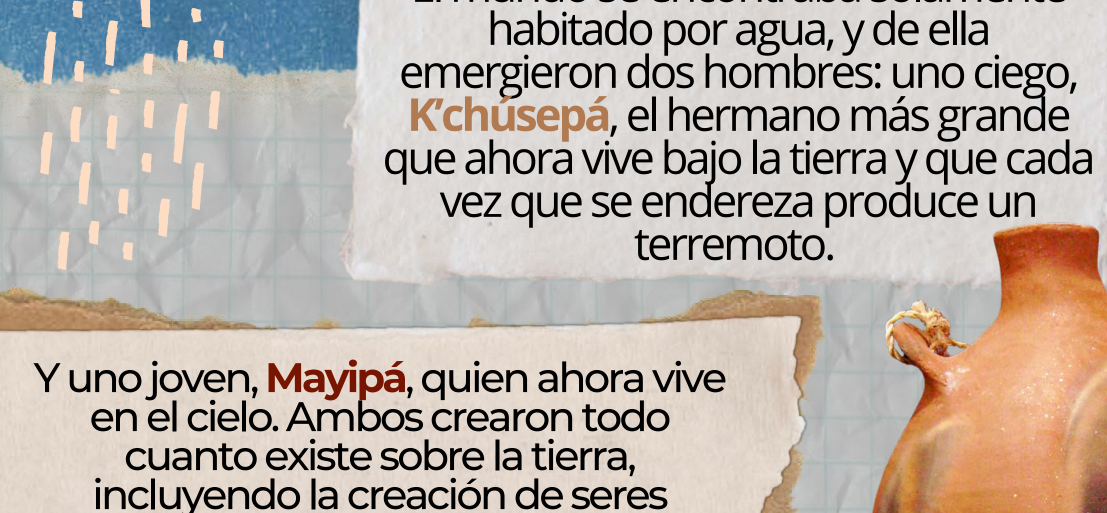


Además de las autoridades formales derivadas de su integración como ejido, la comunidad conserva su autoridad tradicional, encabezada por un capitán, de cargo hereditario. El capitán es responsable de administrar la justicia dentro del territorio.

Hay tres celebraciones importantes: El ritual funerario que dura tres noches; el ñiwey, celebrado para establecer contacto con los difuntos y obtener información; y la fiesta, considerada la más grande, celebrada en el periodo en el que se recolecta el piñón.







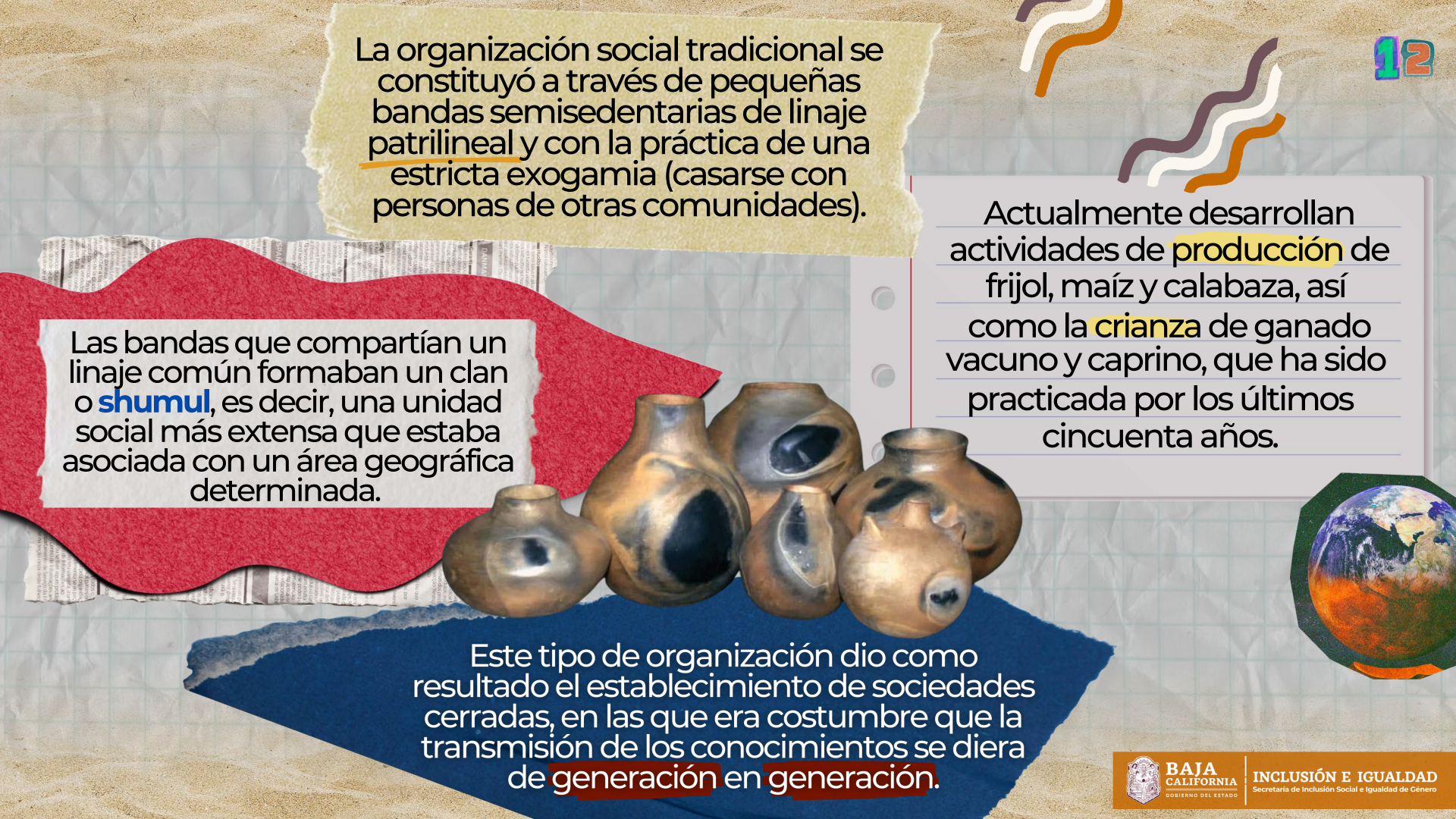
humanos.

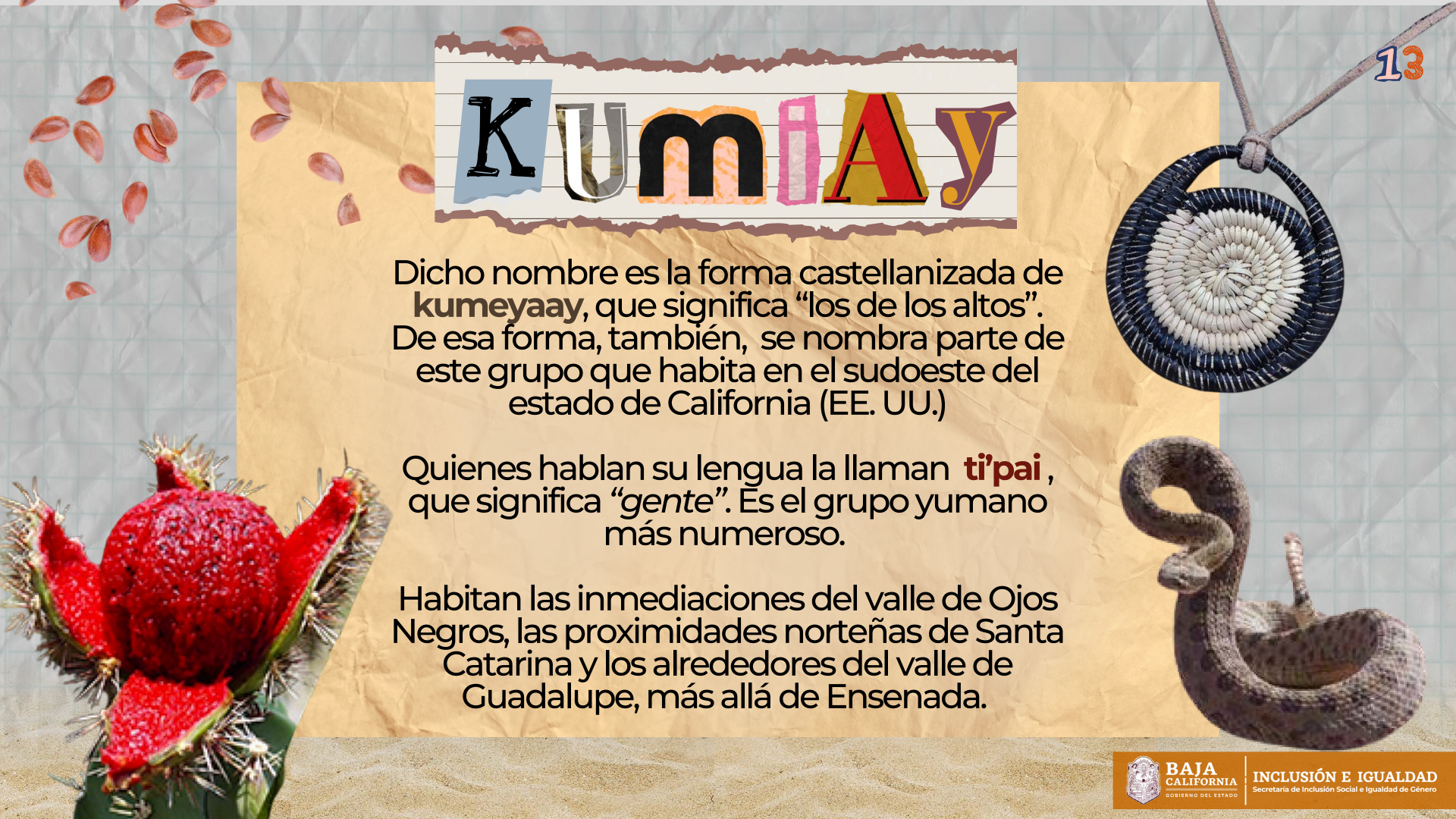
El pueblo pa ipai sostiene una fe en la existencia inmaterial después de la muerte. Al morir las personas se retiraban a descansar a una colina llamada Kinyi'lwi'ue- ubicada al sur de su territorio.

Los rituales funerarios consisten en una primera despedida temporal y otra definitiva, además de ceremonias de invocación del difunto y purificaciones de los cuerpos para evitar apariciones vengativas.

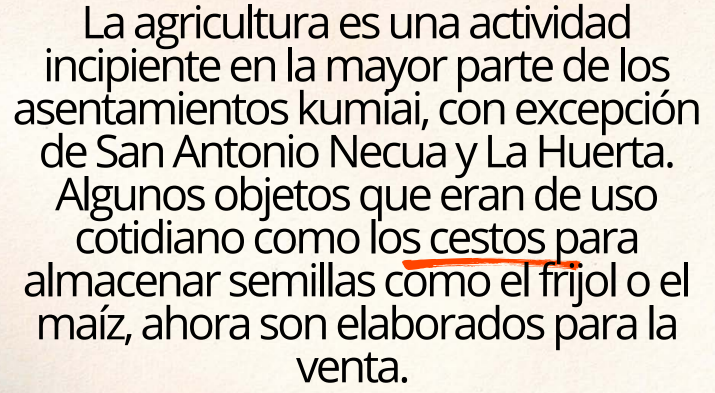
El mundo se encontraba solamente

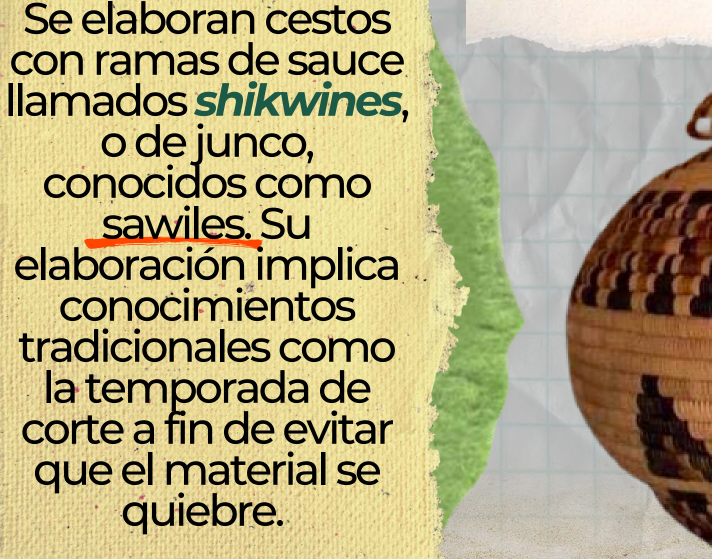




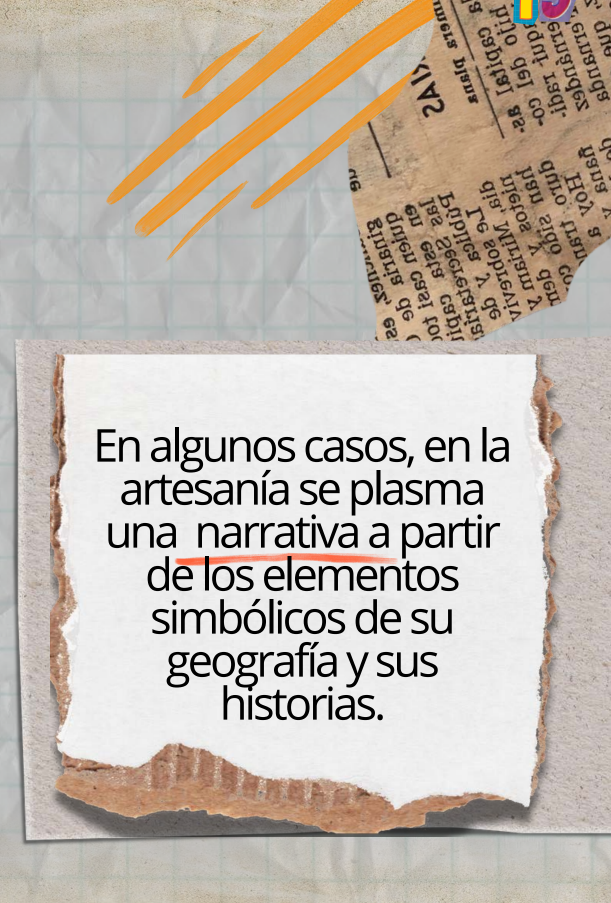


















Su sistema religioso está compuesto por los siguientes elementos: un *mito de la creación*, una persona *consagrada a lo espiritual*, *sitios sagrados* para la celebración de ceremonias, y elementos materiales simbólicos propiciatorios.

Al igual que el resto de los grupos yumanos, hablan de **dos creadores.** Solo que a diferencia de éstos, el pueblo cochimí afirma que uno de estos creadores era descendiente del otro y no su hermano. Quienes eran líderes religiosos del pueblo cochimí, eran los wamas; personas hechiceras-relatoras capaces de establecer contacto y comunicación con el mundo sobrenatural.

Éstas, se convirtieron en la única figura capaz de congregar a todo el grupo en torno suyo, incluyendo a las infancias.



En sus sitios sagrados, se ha identificado arte rupestre, con figuras antropomórficas y zoomórficas de tamaño natural, que eran empleadas por los cochimí para sus ceremonias; sin embargo, su elaboración es adjudicada a los comondú, grupo que habitó este territorio con anterioridad.







Los pueblos originarios luchan por el reconocimiento de sus identidades y formas de vida, así como por defender sus territorios y su vínculo con la naturaleza.







La conquista irrumpió abruptamente su milenaria adaptación al medio ambiente, produjo en ellos una serie de traumas biológicos, psicológicos y culturales, y los condujo posteriormente hacia la absorción por la vía del mestizaje.

El reconocimiento de las opresiones que los pueblos originarios han sufrido de manera histórica, estructural y sistémica es muy importante.

Además, reflexionar que las diversidades culturales no deben ser causa de conflicto o desigualdades, sino de un enriquecimiento de experiencias, saberes y cosmovisiones ancestrales para la humanidad.





- 1. **Consejo Estatal de Población.** (2005). *Estado en Movimiento: Baja California y sus etnias nativas.* Gobierno de Baja California. Mexicali, B.C.
- 2.**Cruz, S.** (2015). Recolectores yumanos del piñón. Universidad Autónoma de Baja California.
  - https://www.academia.edu/22012184/Recolectores\_Yumanos\_del\_pi%C3%B1%C3%B3n\_Identidades\_y\_representaciones\_de\_la\_naturaleza
- 3. **Escobar, G.** (2016). Filosofía (2a ed.). Grupo Editorial Patria. https://libcon.rec.uabc.mx:2321/es/ereader/uabc/40492?page=18
- 4. **Garduño, E.** (2015). Pueblos indígenas de México en el siglo XXI. Yumanos. Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas. https://www.gob.mx/inpi/documentos/monografia-de-los-yumanos
- 5. **Garduño, E.** (2019). Los cochimí. Instituto de Investigaciones Culturales-Museo UABC.
  - https://publicacionesmuseo.uabc.mx/index.php/publicaciones/catalog/view/3/2/14
- 6. **González, A., Gabayet, N.** (2015). Encuentro de voces en exhibiciones de etnografía: Yumanos, el mundo, Jalkutat y la serpiente divina como ejemplo. Cuicuilco, 22(64), 293-311. http://www.scielo.org.mx/scielo.php? script=sci\_arttext&pid=S0185-16592015000300015&lng=es&tlng=es
- 7. **González, A., y Gabayet, N.** (2019). El paisaje cultural de los pai pai, kiliwa y cucapá. Sitios ceremoniales yumanos. Cuicuilco: Revista de ciencias antropológicas, 26(74), 183-208. https://www.redalyc.org/articulo.oa? id=529560619009
- 8. Instituto Nacional de los Pueblos Indígenas [INPI]. (2020). Atlas de los pueblos indígenas de México. https://atlas.inpi.gob.mx/cucapa-etnografia/

- 9. **Instituto Nacional de los Pueblos Indígenas [INPI].** (2022). Plan de Justicia de los pueblos yumano-cochimí. https://www.inpi.gob.mx/planes-de-justicia/
- 10. Instituto Nacional de los Pueblos Indígenas [INPI]. (2018). Artesanía con fibras naturales del pueblo kumiai de San José de la Zorra, Baja California. https://www.gob.mx/inpi/articulos/artesania-con-fibras-naturales-del-pueblo-kumiai-de-san-jose-de-la-zorra-b-c? idiom=es
- **11. Lutz, B.** (2014). Formación histórica de la sociología rural: proceso de civilización del indio y del campesino en México (1870-1960). Sociológica (México), 29(81), 161-197.

http://www.scielo.org.mx/scielo.php? script=sci\_arttext&pid=S018701732014000100005&lng=es&tlng=es

- **12. Martínez, C.** (2010). Antropología: la cultura. Firmas Press. https://libcon.rec.uabc.mx:2321/es/ereader/uabc/36405?page=12
- 13. Nava, N. I., Riess, B., y Sabo, P. (2011). Expresiones culturales de los pueblos cucapáh, kumiai, pai pai y kiliwa. Secretaría de Educación Pública. https://libcon.rec.uabc.mx:2321/es/ereader/uabc/39028
- **14. Sistema de Información Cultural.** (2019). Pueblos indígenas cochimíes. https://sic.cultura.gob.mx/ficha.php? table=grupo\_etnico&table\_id=54
- **15. 68 voces.** (2023). La creación de los kumiai / Mat'kualjow aj'key, awi kuatey sin towa. -Incluidas imágenes-. Canal Onces. México. Recuperado de: https://68voces.mx/kumiai-la-creacion-de-los-kumiai



# BAJA CALIFORNIA

GOBIERNO DEL ESTADO

